
153

Escribir las prácticas educativas, escribir historias vividas, 
horizontes de acciones antirracistas

Writing Educational Practices, Writing Lived Histories:  
Horizons of Anti-Racist Action

Luis Manuel Cuevas Quintero
Universidad Pedagógica Nacional Unidad Ajusco, Ciudad de México, México

https://orcid.org/0000-0003-1468-408X
mcuevas@upn.mx

Resumen: Se ofrece una lectura crítica de la presencia, persistencia y reproducción del racismo en las 
universidades latinoamericanas, un campo de investigación emergente en la región, que aborda un objeto 
de estudio poliédrico, necesario para la comprensión de la sociedad y la cultura latinoamericana. Desde un 
análisis sociohistórico de once capítulos construidos desde diversos lugares de enunciación, me propuse 
indagar acerca de los sujetos concretos, las teorías que se interpelan, los acercamientos metodológicos 
y las prácticas sociales recuperadas para definir un lugar común para una crítica de la razón racista y de 
sus mediaciones. Se encontraron correlaciones entre el racismo, las identidades vulneradas y la serie de 
prácticas sociales que se dan en los espacios universitarios y sostienen las diversas manifestaciones sean 
visibles o no de la discriminación. 

Palabras clave: Racismo, instituciones de educación superior, prácticas sociales, pedagogía antirracista, 
interculturalidad.

Abstract: This paper offers a critical reading of the presence, persistence, and reproduction of racism in 
Latin American universities—an emerging field of research in the region that addresses a multifaceted 
object of study, essential for understanding Latin American society and culture. Through a socio-historical 
analysis of eleven chapters constructed from diverse positions of enunciation, I aimed to investigate 
the concrete subjects, the theoretical frameworks engaged, the methodological approaches, and the 
social practices examined in order to define a common ground for a critique of racist reasoning and its 
mediations. Correlations were found between racism, violated identities, and the series of social practices 
that occur in university spaces and sustain various manifestations of discrimination, whether visible or not.

Keywords: Racism, higher education institutions, social practices, anti-racist pedagogy, interculturality.

Journal de Comunicación Social 13(21), 153-167 agosto-diciembre de 2025 ISSN impresa 2412-5733; ISSN online 2413-970x  
DOI: https://doi.org/10.35319/jcomsoc.2025211335



154

Escribir las prácticas educativas, escribir historias vividas, horizontes de acciones antirracistas

I. Introducción

He aquí que estamos en la vida cotidiana, con todo el peso 
de las cosas encima. […] Nosotros trataremos de encontrar 
la verdad inconmovible en lo cotidiano, pero en un terreno 
elemental (Rodolfo Kusch, Geocultura del hombre americano)

Estas interrogantes en torno a una verdad situada en el mundo de la vida que se deducen 
del texto de Kusch nos remiten a un orden social que no se encuentra solamente 
en los textos, en la cosificación de las palabras y en la distancia que estas palabras 
establecen con ese magma social de la diversidad que instituye en parte el mundo de 
la vida americana. El giro que supone reconocer este magma sensible y desafiante al 
investigador implica moverse y volver a ese espacio que desafía los conceptos y admite 
la búsqueda de categorías que surgen del reconocimiento de los otros, de la potencia de 
lo social como un campo con agentes visibles que no figuran en las historias monológicas 
y hegemónicas. Frente a las grandes operaciones reductoras del racionalismo de 
corte cartesiano, existen otras operaciones racionales que, siendo plurales, permiten 
cuestionar los grandes metarrelatos que alimentan los imaginarios sociales. 

El mundo práctico de la vida en donde lo instituyente imaginario se reconfigura admite 
miradas y acciones que en el campo de investigación sitúan el trabajo en  lo cotidiano, 
en un mundo que en apariencia reproduce la normalidad pero en donde se dan 
conflictividades, se construyen ilusiones, se producen relaciones de fuerza, se ponen 
en juego microprocesos dialécticos que exponen sus verdades y sus cuestionamientos 
a las verdades que se dan por absolutas y que esconden, como se sabe, la pulsión del 
dominio de unos sobre otros, de la segregación y de la discriminación que forman 
parte de la convulsa historia de las Américas y de sus relaciones globales (Wade, 2021; 
2009; Appelbaum et al., 2003).  El espacio que se abre motiva preguntas que, siendo 
en apariencia simples, remiten desde el reconocimiento de lo cotidiano a una red de 
intersubjetividades e intertextualidades culturales que permiten fijar la atención en 
espacios como los educativos que son a la vez espacios formadores o deformadores de 
conciencia y de ethos y de modos de convivir.

¿De qué manera las universidades y, en general, los diversos niveles educativos 
reconocen y abordan el tema de la diversidad, la interculturalidad y los actores 
sociales? La pregunta interpela al currículo, a la práctica escolar y a los actores que se 
interceptan en ese vasto campo que es la educación en las Américas.

A la vista de este campo, este artículo ofrece una lectura crítica del tema del racismo en 
las universidades, introduce una exploración en las comunidades de investigadores de 
América Latina que incluye una producción creciente; de este modo, y solo para referirnos 
al campo exclusivo de los estudios del racismo en las universidades, podemos mencionar 
trabajos recientes como los de Mato (2025, 2020), Navia, Velasco y Czarny (2025), Navia 
y Czarny (2024) a los que se suman artículos, tesis y encuentros de académicos que han 



155

Luis Manuel Cuevas QuinteroJournal de Comunicación Social, 13(21)

llamado la atención sobre estos espacios en donde no se solía identificar o examinar su 
presencia, invisibilizando, en consecuencia, las prácticas y marcas que se reproducían 
de forma consciente o inconsciente en las aulas universitarias. 

El racismo se convierte, ya no en un trabajo de comunidades cerradas, sino en un objeto 
de estudio poliédrico y dialógico que abre los territorios con sus agentes y agencias, 
objeto con sus sujetos, necesario para la comprensión de la sociedad y la cultura 
americana y, en un orden más concreto, impulsa la identificación de su presencia, de 
las prácticas, de lo que no se dice y cuestiona, por lo tanto, su reproducción en los 
espacios de educación superior.  

Desde tal perspectiva y lugar de enunciación, se autoriza ─dada la complejidad del 
fenómeno─, el trabajo colectivo y una multidireccionalidad que abarca la extensión de 
un campo que supera, en cierto modo, la verticalidad tradicional de algunos cuerpos 
académicos preguntando por los sujetos concretos, interpelando teoría, prácticas 
sociales y acercamientos metodológicos que ayuden a definir un lugar común para una 
crítica de la razón racista y de sus mediaciones. En este orden de ideas, el texto que 
aquí se ofrece abre una ventana sobre el tema y, en el caso particular que nos ocupa, se 
recurre al libro Racismos y educación superior en Indo-Afro-Latinoamérica, coordinado 
por Gabriela Czarny, Cecilia Navia, Saúl Velasco y Gisela Salinas (2023). Como se observa 
ya en el título, se introduce un tema polémico: la nominación del continente. Nombrar 
esa porción del continente remite a una arqueología nominativa que en la proyección 
de una totalidad remite a la invención de América ─como apreciaría Edmundo 
O´Gorman (1958)─. El acto de “bautizar”, remite a conflictos ontológicos de un yo 
cuyo nombre va mostrando las marcas del giro histórico que introdujo la expansión 
europea y la implantación colonial. El nombre siempre ha causado polémicas dadas 
sus implicaciones identitarias y culturales que terminan afectando la vida social y el 
orden de lo imaginario. En otro plano, detrás del problema del nominativo, hay otras 
historias que envuelven al fenómeno de la conquista, el colonialismo, las repúblicas 
y las modernidades productoras de exclusiones en nombre de una homogeneización 
que expresa realmente formas de clasificación humana basadas en la raza, un concepto 
conflictivo que atraviesa el devenir del continente y permea simbólica y funcionalmente 
las relaciones sociales cuya división operativa expresa la tensión entre hegemónicos y 
subalternos, dominadores y dominados, blancos y gente de todos los colores.

II. Interrogar al racismo para una crítica de su razón y praxis

El campo de trabajo opera abriendo la posibilidad de denunciar y cambiar las 
relaciones de fuerza y la propia función de educar para una sociedad que al día de hoy 
ha incrementado su diversidad producto de los flujos globales. En tal contexto, junto a 
la primera pregunta, se agregan otras más cercanas al mundo de vida de las personas:



156

Escribir las prácticas educativas, escribir historias vividas, horizontes de acciones antirracistas

¿Cómo podemos identificar el racismo? ¿cómo lo podemos enfrentar en los espacios 
sociales de las instituciones educativas? ¿Qué dicen los actores sociales en su 
cotidianidad? 

Las preguntas buscan crear conciencia de su presencia, de las representaciones, de 
las formas de interactuar en los salones de clases, pero también, de la imperiosa 
necesidad de actuar en tales espacios. Ellas, como se ve en la encrucijada de los 
trabajos dedicados a estudiar el racismo en la universidad, autorizan todo un campo 
de investigación aplicada en ciencias sociales cuyo más acá podría redefinir  de forma 
más comprometida la función social del conocimiento y la necesidad de registrar las 
experiencias de construir lo que podríamos llamar de forma más concreta una crítica 
de la razón y praxis del racismo. Y esta no es una simple frase de decoración académica 
sino una expresión de una disposición a impactar los procesos de formación de 
estudiantes, docentes, investigadores y de toda la comunidad educativa universitaria, 
que en otro plano no está separada de la sociedad y que se debe a ella retribuyendo 
y ampliando la posibilidad de una acción transformadora de las relaciones sociales 
que se mueve en la negatividad de un no frente al racismo y en la positividad de la 
apertura hacia los otros, los diferentes, los que enriquecen con su diversidad el mundo 
multicolor de lo humano, que se aparta y cuestiona los usos del color como estigma, 
como argumento de discriminación y subalternidad.

La cuestión de la revisión de la institución educativa ya no vista como una estructura fría 
y bancaria, sino como un espacio que puede ser abordado bidireccionalmente, es decir, 
desde adentro y desde afuera, implica a sus actores y a sus prácticas en un plano que 
supone alteridad y diferencia que deben cultivarse en las relaciones sociales y, por ende, 
en las relaciones educativas y sus procesos formativos o deformadores constituidos 
socialmente en la práctica escolar, esto desde el kínder hasta llegar a la universidad.

Este ámbito no es neutral y está atravesado de prejuicios que generan marcas en las 
que es posible detectar la presencia del racismo y la exclusión, la negación o el rechazo 
de la diferencia, como también sus opuestos, es decir, las pequeñas acciones que los 
académicos sensibles al tema hacen para mostrar y brindar soluciones concretas a una 
presencia que altera las relaciones humanas degradando su existencia. 

III. Racismo y educación superior en Indo-Afro-Latinoamérica

La cuestión de la legibilidad del mundo de la vida, de cómo se organizan las instituciones, 
de su poder de decir algo y de la intervención que reclaman como posibilidad de 
transformación de las relaciones humanas, emerge con toda su potencia y su dinámica, 
vale decir, recurren al reconocimiento de un malestar que moviliza la crítica más allá de 
la conformidad y la repetición retórica, interpelando la inercia institucional, modelada 
por los poderes hegemónicos, sus imaginarios y sus prácticas sociales intencionales o 
inconscientes.   



157

Luis Manuel Cuevas QuinteroJournal de Comunicación Social, 13(21)

En tal sentido, el libro Racismos y educación superior en Indo-Afro-Latinoamérica 
reúne 11 capítulos individuales y colectivos (19 autores en total que proceden de 
países tales como Argentina, Bolivia, Brasil, Colombia, Guatemala y México). Editado 
por CLACSO Argentina y la Universidad Pedagógica Nacional, Unidad Ajusco, México, 
el libro muestra la conformación de una comunidad de estudiosos que trascienden 
el mero lugar para tejer redes entre lugares,  haciendo visibles en una perspectiva 
interescalar, un problema urgente y, si se quiere, estructural y sistémico en el propio 
curso de las convulsas historias sociales de las Américas, en especial las que remiten a 
los espacios educativos como, por ejemplo, el universitario, campo privilegiado de este 
estudio colectivo.  

En conjunto, se trata de una definición de campo, de una apuesta a un enlace entre 
el acto de decir, de denotar en el sentido de significar o de identificar un síntoma, un 
problema y de actuar en consecuencia. Como se deduce, el problema no se reduce 
a una actividad solamente enclaustrada y cerrada en sí misma, sino que pone a 
disposición de un público amplio un conjunto de trabajos cuya heterogeneidad toma 
sentido en el lugar de enunciación de un problema y de unas líneas de acción sobre 
el campo conflictivo del racismo y cómo este impacta de formas diversas sobre la vida 
universitaria, movilizando atención y acciones antirracistas desde el punto de vista de 
una pedagogía activa. 

Los destinatarios del libro importan, pues el tema de la raza y el racismo a veces se 
naturaliza socialmente a tal punto que se niega su existencia o se invisibiliza el lugar 
desde donde debe mirarse. En este orden de ideas, decir lugar es también construir y 
nombrar un espacio que puede contener la tesis del racismo y su antítesis el antirracismo, 
autorizando en esta tensión dialéctica, una crítica negativa y positiva a la vez. 

El primer movimiento crítico busca mostrar la diferencia en donde A no es igual a B y 
en donde el establecimiento de la diferencia no puede ni debe definirse con criterios 
de superioridad o inferioridad, según prescribía el discurso etnocentrista, colonialista, 
nacionalista y racista cuyas marcas e imaginarios aún están presentes en las prácticas 
sociales y en las propias instituciones educativas. La segunda apuesta o movimiento, 
busca afirmar la necesidad de la transformación y erradicación de lo que el racismo 
produce y en dónde es producido, es decir, en sus espacios visibles o invisibles, 
nombrados o anónimos, pero no por ello menos virulentos, esto es, espacios que 
diseminan el racismo y lo reproducen, fracturando, en consecuencia, toda posibilidad 
de convivencia y con ello, de una existencia plena del ciudadano, afectando las 
relaciones intersubjetivas que alteran la convivencia.

En una valoración de conjunto, el aporte de este libro colectivo se dirige no solo a mostrar 
los procesos culturales y las prácticas de invisibilización del otro, sino que apunta hacia un 
objetivo de educación crítica y activa. Como señalan los autores, se abre una brecha, un reto 



158

Escribir las prácticas educativas, escribir historias vividas, horizontes de acciones antirracistas

para situar en el contexto del racismo los problemas estructurales y de representaciones 
que se reproducen en los sistemas culturales de Indo-Afro-Latinoamérica.

Como parte de algunos de los retos que se anuncian inminentes para avanzar en una 
ruta  antirracista desde la educación superior, y con diversas perspectivas, las/los autores  
identifican: la necesidad de construir en las instituciones educativas —marcadas por 
un  modelo universal con una postulación de ciencia de corte eurocéntrico-moderno-
colonial—, perspectivas desde una pluralidad epistémica y diálogo de saberes para 
la reformulación de  la producción de conocimientos; la importancia de tratar en los 
procesos formativos y  reflexivos los temas sobre descolonización y/o decolonialidad, 
y la revisión naturalizada sobre los procesos de blanqueamiento de las subjetividades 
en los países latinoamericanos;  el superar la interculturalidad nominal hacia la intra-
interculturalidad emancipadora (Czarny et al., 2023, p. 6).

De esta correlación entre mostrar un fenómeno en su condición de historicidad y 
la necesidad de aportar cuestionamientos y soluciones prácticas, se construye una 
proyección de acciones reflexivas al interior de las historias compartidas por las que 
transitan los 11 trabajos, mostrando marcos comunes y estructurales del racismo y las 
especificidades que los constituyen en sus bases regionales y los lugares que le brindan 
unas características peculiares en las que se reproduce o muta. Tres aspectos permiten 
al lector establecer un diálogo:

-	 Pensar críticamente la patología del racismo, sus historias, sus espacios. 

-	 Escribir la historia, escribir las prácticas educativas en el horizonte de la patología 
racista y las acciones antirracistas.

-	 Un libro para leer lentamente, una nueva cartografía para orientarse en el mundo de 
las relaciones sociales educativas.

IV. Pensar críticamente la patología del racismo, sus historias, sus espacios 

Es posible pensar críticamente el racismo como una patología cuyas consecuencias 
son la alteración, la marca corporal e imaginaria cuya expresión sin eufemismos  es el 
quiebre de la vida de los otros desde una pretensión de superioridad que segrega y 
empobrece la convivencia, que somete y reduce a nada a ese otro que se me aparece 
y que no puedo reconocer en su diferencia y, por lo tanto, no puedo aceptarlo como 
igual, como prójimo y sujeto de derecho, como aquel que no soy yo, pero que está 
en el mismo espacio que habito y que no acierto a reconocer y menos a compartir 
socialmente y, en términos de respeto, el espacio que habitamos y el espacio en el que 
se van formando los valores. 

Estas inquietudes cobran forma en las dimensiones espacio temporales que definen 
no solo la gran historia con sus historias hechas y por hacer sobre el campo complejo 
de las interacciones humanas, sino que remiten a la condición microhistórica de las 



159

Luis Manuel Cuevas QuinteroJournal de Comunicación Social, 13(21)

cotidianidades en las que el racismo aparece con toda su fuerza disociadora y disolvente 
de los vínculos con los diferentes. La construcción identitaria que constituye la unidad 
del grupo en la dialéctica amigo/enemigo define a sus opuestos, negando la relación 
intercultural e interracial que es producto de flujos, desplazamientos y encuentros. 

El campo exige acciones que envuelven a los espacios políticos y públicos autorizando 
un nuevo posicionamiento de las disciplinas y de la educación que cobra, en nuestros 
espacios, una dimensión de observación atenta, un volver de nuevo en el tiempo 
presente a la pedagogía crítica. No sin razón, Freire (1987) sostiene en La educación 
como práctica de la libertad que “la educación verdadera es praxis, reflexión y acción 
del hombre sobre el mundo para transformarlo” (p. 7).

Vista en las relaciones de temporalidad y de espacialidad, en las condiciones de 
historicidad cuyas dimensiones orientan toda interpretación entre tiempos y entre 
lugares y territorios, el espacio del racismo, como aprecia Wieviorka (1992), no solo 
es un fenómeno planetario que está distribuido por el mundo y explica, en parte, los 
grandes conflictos y sus degeneraciones violentas, sino que tiene dimensiones concretas 
en donde transcurren las relaciones sociales que están marcadas por nacionalismos y 
por conciencias cerradas de comunidad que excluyen a los distintos, a los que no llevan 
la marca esencial del sujeto nacional tipo. Tal situación y condición permiten explicar la 
producción social del racismo y su reproducción en las instituciones educativas. 

Desde este punto de vista, el espacio que abordamos en nuestra lectura, propiciado por 
su geolocalización y su construcción de un lugar de enunciación, implica una redefinición 
de qué es lo concreto y ello implica, no solo la dimensión física que determina a la 
exclusión en un espacio que puede ser el propio espacio educativo, sino que implica 
una conexión con otro pliegue de ese espacio en el que se define un lugar disciplinario, 
ético, moral. Este no es otro que su lugar de enunciación que define el acto de mirar y, 
por lo tanto, de las reflexiones y de la formación de las ideas, orientando, a su vez, las 
explicaciones y las interpretaciones. Se trata de un posicionamiento que se abre sobre 
el espacio cerrado del prejuicio y multiplica las posibilidades de explicar y explicarnos a 
partir de esos lugares en los que transcurren las relaciones humanas y en las que estas 
son alteradas por el racismo y sus expresiones concretas e imaginarias en los espacios 
educativos y sus diversos sistemas.

V. Escribir la historia, escribir las prácticas educativas en el horizonte de la patología 
racista y las acciones antirracistas.

El tema de la raza está presente a lo largo de la historia de las Américas; también, 
con ella, el problema de nombrar el continente. Se han probado diversas formas de 
nombrarlo América, Latinoamérica, Hispanoamérica, Indoamérica, Iberoamérica, 
Abya Yala, Indo-Afro-Latinoamérica; Amerrikúa, como una necesidad de apropiarse 
simbólicamente del lugar, de un espacio geográfico que, al nombrarse, define a su vez 



160

Escribir las prácticas educativas, escribir historias vividas, horizontes de acciones antirracistas

una identidad, un modo en el que se cruzan, sin sospecharlo, las huellas de sucesivas 
migraciones, invasiones y nomadismos, de circulación de productos culturales y de 
flujos de ideas y valores cuyos referentes son también raciales, sociales, económicos y 
culturales. Como podemos apreciar oportunamente con Staszak (2012):

Así como la clasificación racial tiende a colocar al hombre blanco por encima de los demás, la 
división continental opone dos conjuntos, por una parte, Europa y por otra los continentes 
de color […] la noción de civilización completa eficazmente el dispositivo […] La noción de 
continente es el equivalente espacial de las nociones de raza y civilización (p. 189). 

Queda así establecida más que una clasificación, una dicotomía que engloba todo 
debate y lo reduce a oposiciones bajo las que se esconde la aspiración a un poder 
hegemónico y, por lo tanto, excluyente, subalternizador. De este modo, el mismo 
Stazsak (2012) señala que este imaginario geográfico polariza con mucha eficacia el 
espacio, fundamenta un “Nosotros frente a los Otros”, naturalizando la división de un 
aquí y un allá mediado por la superioridad, el logos y el exotismo. 

La operación de reducción entre buenos y malos salvajes, son artificios que dan un 
fundamento de legitimación a la dominación; como diría Bartra (1992), tal división 
autoriza a su vez una historia, un decir sobre el otro que es marca, que traza una 
historia bajo la condición de hegemonía y subalternidad, de colonización y despojo. 
La imagen que “educa” en tal sistema es la de blancos y gentes de demás colores. Tal 
representación fuertemente instituida en el orden de lo imaginario social cancela el 
diálogo. Por ello, el rescate de las voces de esos “otros” se vuelve tarea importante que 
mueve al lugar de enunciación en su trabajo de enfrentar la pretensión de dominio 
sobre cuerpo, psique y cultura que realiza el racismo y su tarea reduccionista de la 
diversidad que somos, como lo rescata de una forma amplia y espacializada el libro 
colectivo dedicado a registrar los problemas del racismo en la educación superior.

La nacionalización del pasado indígena, afroamericano, criollo y hoy en día de otras 
procedencias étnicas asociadas a las migraciones modernas que se suman a las 
estructuras raciales y de mezclas reduce, deja por fuera a cientos de naciones cuyas 
historias quedan silenciadas o que  solo aparecen si el sentido de la historia nacional 
las necesita para probar una existencia más lejana; un Ad originem nacional que se 
apropia de esos pasados, en especial, el de las naciones indígenas y las uniformiza,  las 
cosifica como dóciles estatuas de bronce, como fechas y como arquetipos de la esencia 
nacional con su construcción de sujetos estereotipados y, por tanto, instrumentales 
dentro de los proyectos culturales y políticos (Figueroa & Cuevas, 2022). 

Nuestra historia para tomar como referencia a O’Gorman (1958) y a Rabasa (2009) 
es el resultado de sucesivas invenciones que implican no solamente el tema de lo 
iberoamericano y lo anglosajón sino también a las otras dimensiones geoculturales 
cuyas presencias originarias son anteriores, como se sabe, a la invasión europea, 
ofreciendo una cartografía que complejiza aún más el tema y al que responde, en parte, 



161

Luis Manuel Cuevas QuinteroJournal de Comunicación Social, 13(21)

el libro que presentamos al mostrar un espacio de historias compartidas en torno al 
racismo y a la necesidad de oponer otra posibilidad de educar en las alteridades en una 
suerte de dialéctica. 

En este sentido, la historia, la recuperación de la historia, implica una escritura que 
puede mostrar, ocultar intencionalmente u omitir las historias de los otros. Tal tipo de 
escritura es un poder. Pero esa escritura de la historia es solo una parte de procesos más 
complejos que tienen siempre una gran dificultad con el presente y con las maneras 
que tenemos de recuperar esos pasados que nos presionan y de las que son portadores 
los grupos sociales, étnicos y las naciones que no son el Estado, pero que sufren sus 
acciones a través de la implantación de un modo de ver la historia; bajo esta se esconde 
la marca del racismo fundacional de la colonización y de las sucesivas variaciones que 
se esconden en la historia moderna, contemporánea y en las cotidianidades, en los 
espacios de las instituciones de educación superior. 

El plural de las historias múltiples y complejas conduce a diversas formas de abordaje 
disciplinario; una de ellas es, naturalmente, el educativo. También, una perspectiva 
social del problema debe preguntar a  los actores sociales que reconstruyen, a su 
modo, formas de mirar y de decir, bajo las que subyacen prejuicios envueltos en la 
diatriba o la apología, la marca sobre el otro para inferiorizarlo o la misma marca que 
oculta al romantizar una existencia que está a su vez alterada por procesos históricos 
que cambiaron y cambian continuamente la pregunta por la identidad y por el lugar 
de los sujetos en las historias nacionales y su dimensión concreta, la vida social, la que 
acontece en el espacio público, en la escuela y en los diversos niveles que la componen 
hasta llegar a su nivel más alto: la educación superior.

Los tiempos de América y sus espacios, sus procesos de constitución social y nacional 
pueden ser vistos como decía Antonio Cornejo Polar (1996) como una heterogeneidad 
con lugares diversos, como una expresión de totalidad conflictiva que pone en cuestión 
la idea del mestizo o del sujeto uniforme de la ilusión del imaginario nacional. Este 
conflicto inherente a las condiciones de una historia multiescalar puede tomar el cauce 
de una experiencia que ayuda a superar los traumas del pasado y del presente o puede 
exacerbarlos en las crisis y en la desestructuración de los vínculos de convivencia o de 
comunidad. La pregunta se dispara y se abre a las instituciones sociales, entre ellas, 
la educativa, que está llamada no a una misión, sino a una recuperación del sentido 
práctico y atento de lo que puede y debe intervenir. Su función no es otra que un 
trabajo comunicativo interhumano transformador de las relaciones ciudadanas.

No sin razón uno de los autores recoge el espíritu de cuerpo que une el trabajo crítico 
del libro:

Erradicar el racismo en la Educación Superior exige contextualizar y desagregar la idea 
de “racismo estructural”. Es necesario diferenciar entre lo que podemos llamar “factores 
estructurales en sentido estricto”, “factores sistémicos” y “factores institucionales”. 



162

Escribir las prácticas educativas, escribir historias vividas, horizontes de acciones antirracistas

Este esfuerzo analítico puede contribuir a la realización de investigaciones empíricas 
para analizar las formas particulares en que el racismo se naturaliza y reproduce en los 
sistemas e instituciones de Educación Superior, que permitan diseñar formas eficaces 
de combatirlo y erradicarlo. Sin embargo, es necesario advertir que la diferenciación 
analítica entre factores estructurales, sistémicos e institucionales aquí propuesta no 
debe hacernos perder de vista que estos factores están articulados entre sí a través de 
las prácticas de actores sociales particulares (Mato, 2023, p. 357).

VI. Una nueva cartografía para orientarse en el mundo de las relaciones sociales, 
interculturales y educativas

El libro es el resultado de un trabajo colectivo internacional impulsado por el Proyecto 
de investigación y Erradicación del Racismo en la Educación Superior y el Laboratorio 
para la Erradicación del Racismo (LERES), fue financiado por la Universidad Pedagógica 
Nacional, Ajusco, México, atendiendo a una convocatoria emitida por la Secretaría 
Académica para proyectos de investigación sobre racismos, no discriminación y 
problemas socioeducativos en la población indígena afrodescendiente y en otros 
colectivos racializados.

En conjunto, las reflexiones y acciones que imprimen una unidad de sentido plural 
de este trabajo y lo inscriben en la sociedad, ayudan a combatir el racismo de forma 
decidida en el espacio educativo universitario. 

En una perspectiva general y reorientadora, como aprecia Wieviorka (1992), la 
correlación la mirada, el pensamiento, las acciones son importantes y se mueven 
articuladamente: 

¿Cómo ignorar que a menudo basta muy poco —la intervención de algunos profesores, 
de un puñado de trabajadores sociales, de una sociedad de vecinos o de unos cuantos 
sindicalistas— para que una situación difícil se modifique en uno y otro sentido, para que 
emerjan o se impongan algunos actores sociales, o para que al contrario se refuercen las 
tendencias al automovimiento, a la cerrazón comunitaria, al racismo? (p. 261).

El conjunto de textos es coherente y apunta, desde diversos ángulos teóricos y 
metodológicos (como es de suponer en un trabajo de autores diferentes), al estudio 
y comprensión del fenómeno, así como busca interrogar las prácticas y los sujetos 
envueltos en la cultura del racismo y en las respuestas emergentes a este dentro del 
marco de la justicia y de la ampliación de la gama de alteridades.

La perspectiva polifónica deriva de la consideración de los sujetos y ayuda a cambiar 
la perspectiva socialmente situada de sus actores ante el fenómeno del racismo, 
cuestiona su alojamiento “anómalo” en la cultura de la intolerancia, mostrando las 
emociones que atraviesan a los sujetos discriminados, las estructuras sociopolíticas 
que impulsan las relaciones asimétricas del poder y a las propias “normalidades” en 



163

Luis Manuel Cuevas QuinteroJournal de Comunicación Social, 13(21)

las que de forma, a veces silenciosa, estos fenómenos mutan, manteniendo su fuerza 
de exclusión bajo formas sutiles del lenguaje, las gestualidades  y las discriminaciones 
institucionales. 

Si bien la mayor parte de los textos ponen en juego la recuperación de las voces 
“subalternizadas”, es decir, les dan un papel relevante a los testimonios de los actores 
en un giro del abordaje académico, hay un par de textos que se limitan a una revisión 
documental y crítica y que, por tanto, no consideran la voz viva de los actores. Todos, 
sin embargo, desde sus metodologías y teorías, logran mostrar el problema centrado 
en el sistema educativo, en donde es posible intervenir para disolver los obstáculos 
que impiden el reconocimiento de la diversidad cultural y su puesta en diálogo.  

Las fuentes secundarias son usadas de forma correcta y permiten sostener, con 
evidencias, las críticas y soluciones que el texto aporta como un esfuerzo para erradicar 
el racismo y su reproducción. El texto convoca a un lector atento y motiva una lectura 
abierta cuyo objetivo es tejer las redes.

Como apreciaba Umberto Eco (1983/1984), hay libros que conducen a otros libros, 
pero también, hay redes de comunicación entre lectores. El libro que hoy presentamos 
cumple esa función abierta que fija la condición de la transformación personal y de la 
conciencia de un ser con los otros, vale decir, y recuperando a los sujetos del proceso 
educativo, de una formación y co-formación cuyas interacciones comunicativas acercan 
o alejan; se activan, crean y se producen en el aula, pero también en los ámbitos de 
la técnica (Bernard, 2006); el saber compartido y situado permite cuestionar el código 
educativo institucional y los antivalores como los que porta el racismo que opera como 
barrera al cambio, cerrando las expectativas plurales del futuro, y, por lo tanto, de 
relaciones de convivencia hospitalarias y abiertas a la formación de la comunidad en 
sus diferencias. 

En la recepción se produce la apropiación y, con ella, la explosión de sentidos. El texto 
conmueve, al menos para mí; ha cumplido su primera función: mostrar un campo 
constantemente renovado por voces que se suman a otras voces, por actos de decir 
y nombrar. El libro reúne voces cuyo trabajo en esa zona de frontera y zona liminar, 
a la vez de los estudios críticos abordados esta vez, desde el punto de vista de la 
educación, toma como uno de sus objetivos trabajar por una pedagogía antirracista 
─como recomendaba Juan Comas (1956)─.

Desde este orden de ideas se interpelan lo dicho y lo que no se dice, se interpelan a su 
vez, el espacio cerrado del orden paratáctico de la exclusión y la discriminación cuyo 
peso más terrible recae en el cuerpo de los otros, en el fenotipo, en la cultura cuya 
diferencia es rechazada y condenada, en el desconocimiento de su historia pasada y 
presente, y de su necesidad de estar y habitar, amenazadas constantemente por la 
violencia racista y sus sutiles formas de reproducción en los espacios educativos. 



164

Escribir las prácticas educativas, escribir historias vividas, horizontes de acciones antirracistas

VII. Reflexiones finales o de como cultivar un jardín que no es el de Cándido

La ecuación de educar como acción para la formación de la autonomía y para la 
construcción de un nuevo sentido de la convivencia introduce un sobresalto en el código 
pedagógico de lo instituido, supone el doble reconocimiento del diálogo como principio 
orientador de un conocimiento compartido de las experiencias que dan sentido a la 
vida, y en un plano de derechos cuya razón de justicia se debe cuidar en el mundo de la 
vida universitaria, pero también, de la  solidaridad y apertura a ese otro que no soy yo, 
pero que me enriquece. Ese otro se me aparece y yo soy otro para él, y, sin embargo, con 
él y conmigo nos encontramos en un espacio abierto que redefine el carácter relativo 
del nosotros y el ellos vistos en plenitud del derecho de estar en un mundo conflictivo y 
violento que lo niega y lo coacciona en lo usos del lenguaje, en los gestos, en las sutiles 
prácticas de la exclusión. Pero también en otro estar siendo, como señalaría Kusch 
(1976), que nos impulsa a construir un horizonte más humano y una positividad de ese 
estar juntos de formas más hospitalarias y respetuosas de las diferencias.

Todos los textos argumentan desde un lugar de enunciación que, con audacia, 
geolocalizan y sitúan en la dimensión geopolítica, en los saberes situados, en la 
experiencia localizada (Mignolo, 2003); en la configuración de un espacio geocultural 
que instituye un ser que se mueve entre el conflicto y la esperanza, como apreciaría 
Kusch (1976). El panorama de la extensión territorial de Indo-Afro-Latinoamérica 
permite girar la mirada y luego devolverla en un plano de igualdad en los debates 
universales sobre las relaciones interculturales y, con ellas,  proyectan una ampliación de 
la mirada de justicia y de derechos y obligaciones, pues no solo se limita a comprender 
o entender, sino que actúa dialécticamente, superando la indefensión o la indiferencia 
que ocasiona el racismo en su actuar manifiesto o en sus operaciones de ocultamiento.

Ese esfuerzo nominativo se suma a la búsqueda y construcción de un lugar de 
enunciación cuyo principal movimiento supone un volver los ojos hacia nuestros 
espacios educativos; nace de las demandas de reconocimiento y de justicia y de 
un cambio en la relación de distancia de los investigadores universitarios, a veces, 
alejados de sus propios campos de estudio en una suerte de distancia teatral o de 
falsa concepción de la objetividad, pues en realidad el investigador no está afuera del 
espacio de los investigados.

También, abrir espacio para que los otros hablen y escucharlos nos autoriza una 
ampliación dialógica de las relaciones de alteridad en marcos de comprensión y de 
acción frente a la mutación autoritaria que suele tomar el racismo en los ámbitos 
educativos, tal y como proponen los coordinadores del libro.

También se señala la necesidad de superar la interculturalidad nominal hacia la intra-
interculturalidad emancipadora, allí donde esta perspectiva mantiene un sentido para las/
los sujetos-colectivos; una revisión de la impronta en historia del mestizaje, categoría que 
orientó la configuración de los proyectos de los estados nacionales desde el siglo XIX; así 



165

Luis Manuel Cuevas QuinteroJournal de Comunicación Social, 13(21)

como la necesaria intervención desde la investigación sobre prácticas y discursos racistas 
en las instituciones para generar propuestas antirracistas. En este sentido, nombrar y 
denunciar el tema aspira a contrarrestar algunos de sus efectos al apuntalar la agencia y 
empoderamiento de los sujetos y las comunidades racializadas, y principalmente tocar 
las epidermis de las academias para profundizar en la comprensión del fenómeno y 
movilizarlas para promover nuevas prácticas institucionales. Tal vez ello, contribuya con 
agendas –en tanto prácticas de un hacer cotidiano– para desarrollar propuestas que 
caminen hacia el antirracismo (Czarny et al., 2023, p. 12).

Para tomar unas palabras de Marc Augé (2017), nuestro jardín ya no es el de Cándido, 
el jardín que debemos cultivar es cosmopolita y no podemos renunciar a trabajarlo 
de forma conjunta en los espacios universitarios que deben ser observados, revisados 
y transformados mediante la apertura dialógica que admite que la comunicación 
clara permite superar la inscripción de la sinrazón racista o cuando menos enfrentarla 
cuando emerge desde las pulsiones destructivas de lo humano y desde el orden de 
lo imaginario instituido que le brinda pseudoargumentos. En tal lugar que aspira 
a la convivencia, el nosotros adquiere cuerpo y sentido en un marco de relaciones 
globales e interlocacionales, como propone el libro. La diferencia no es obstáculo para 
comprender el bien común y lo comunal dentro de un campo que supone un dejar el 
confort académico y moviliza el pensamiento teórico y práctico, una revisión y una 
actualización del sentido de educar y de observar las prácticas sociales universitarias; 
implica mirar las relaciones que se dan en sus espacios. Educar en el tema de la 
convivencia y el reconocimiento, en la idea de justicia y del derecho encarnado en el 
mundo social y en la cultura.

Las prácticas sociales con sus signos negativos o positivos, como muestra el libro 
Racismos y educación superior en indo-Afro-Latinoamérica, nos ofrece una ventana 
con un horizonte que  le da sentido al trabajo que se hace en las universidades; este 
debe atender el malestar social que ocasiona la existencia y persistencia del racismo 
y sus formas veladas de manifestar su poder de disociación y exclusión en nombre de 
una pretendida superioridad lesiva de la dignidad humana, en sus formas de actuar 
bajo la sque se esconde la violencia sutil contra el otro. 

Frente a ello, un tránsito difícil, a veces complicado, que va desde la observación y 
registro de las prácticas racistas que acontecen en la universidad a la propuesta de 
acciones en el marco de una pedagogía antirracista que cumpla su función formativa 
y transformadora, como se propone en el programa de investigación que redefine la 
escritura de las prácticas y la reescritura de las historias que se pueden encontrar en 
las cotidianidades de las instituciones de educación superior. 

En el “espacio entre”, que es el que se teje cuando dos o más concurren con sus 
diferencias, se reconoce la potencia de la diversidad. El enriquecimiento de la vida social 
se va haciendo en el espacio de una cotidianidad menos hostil y más hospitalaria, en la 
necesidad de formarse ética y moralmente, en el espacio compartido que da sentido 



166

Escribir las prácticas educativas, escribir historias vividas, horizontes de acciones antirracistas

a la existencia y a la necesidad de convivir, en el espacio común de las instituciones de 
educación superior de orientar su función formadora y co-formadora. Esto como un 
espacio de interacciones constructivas y cultivadoras de otro jardín cuya metáfora no 
se detiene en el cultivo de sí, sino en el esfuerzo de un campo cultivado y labrado por 
todos, un espacio abierto fundado en los apoyos mutuos y en las responsabilidades 
que exigen las relaciones sociales que se dan en las instituciones de educación superior 
Es un campo de observación y de trabajo para la investigación crítica que redefine la 
escritura de las prácticas sociales en otras historias ahora visibles en el contexto de una 
producción académica que atiende el tema del racismo de forma más abierta y con 
impactos sociales para erradicar o señmasalar esas presencias fantasmáticas.

Referencias

Appelbaum, N., Macpherson, A., & Rosemblatt, K.  (Eds.) (2003). Race and Nation in 
Modern Latin America [Raza y nación en la América Latina moderna]. University of 
North Carolina Press, Chapel Hill,

Augé, M. (2017). Memorias de la ciudad. Encuentro con Marc Augé en Facultad de 
Humanidades y Ciencias de la Educación. Rev. Uruguaya. Antropología y Etnografía, 
2(2), 125-130. https://doi.org/http://doi.org/10.29112/2.2.9

Bartra, R. (1992). El salvaje en el espejo. UNAM; Era.

Bernard, M. (2006). Formación, distancias y tecnología. Pomares.

Comas, J. (1956). “Los mitos raciales”. Universidad de México, X, (6), 1-10. https://us-
mia-1.linodeobjects.com/rum/7bb6b5df-e757-46ec-a449-68cc506fdddc

Cornejo Polar, A. (1996). Una heterogeneidad no dialéctica: sujeto y discursos migrantes 
en el Perú moderno. Revista Iberoamericana,  LXII(176/177), 837-844. https://doi.
org/10.5195/reviberoamer.1996.6262

Czarny, G., Navia, C., Velasco, S., & Salinas, G. (Coords.) (2023). Racismos y educación 
superior en Indo-Afro-Latinoamérica. CLACSO; Universidad Pedagógica Nacional.

Eco, U. (1984). Apostillas a “El nombre de la rosa”. (R. Pochtar, Trad.). Lumen  (Obra 
original traducida en 1983)

Freire, P. (1987), La educación como práctica de la libertad. México, Siglo XXI.

Figueroa Díaz, M., & Cuevas Quintero, L. M. (2022). El pasado también se transforma: 
Los usos del pasado indígena en las estrategias de comunicación de la Cuarta 
Transformación. Argumentos Estudios críticos de la Sociedad, 35(99), 195–214. 
https://doi.org/10.24275/uamxoc-dcsh/argumentos/202299-07



167

Luis Manuel Cuevas QuinteroJournal de Comunicación Social, 13(21)

Kusch, R. (1976), Geocultura del hombre americano. Fernando García Cambeiro.

Mato, D. (2020). Las múltiples formas del racismo y los desafíos que plantean a los 
stistemas de educación superior. De prácticas y discursos, 9(13), 1-14. https://doi.
org/10.30972/dpd.9134412

Mato, D. (2023). Contextualizar y desagregar la idea de “racismo estructural” para 
erradicar el racismo en la educación superior. En G. Czarny, C. Navia, S. Velasco, 
& G. Salinas (Coords.). Racismos y educación superior en Indo-Afro-Latinoamérica 
(pp. 337-366). CLACSO/Universidad Pedagógica Nacional Sede Ajusco.

Mato, D. (2025). Violencia verbal y otras prácticas de discriminación étnico-racial hacia 
estudiantes indígenas y afrodescendientes en universidades de América Latina. 
RLEE nueva época lV(2), 197-234. https://doi.org/10.48102/rlee.2025.55.2.714

Mignolo, W. (2003). Historia Locales/Diseños Globales. Colonialidad, conocimientos 
subalternos y pensamiento fronterizo. Editorial Akal.

Navia, C., Velasco, S., & Czarny, G. (2025). Racismo y antirracismo en universidades 
latinoamericanas. Narrativas de estudiantes. Revista de la Educación Superior, 
54(215), 25-46. https://doi.org/10.36857/resu.2025.215.3403

Navia, C., & Czarny, G. (2024). Racismo en educación superior: tensiones y 
posicionamientos éticos. Sinéctica, Revista Electrónica de Educación, (62), 1-19, 
e1602. https://sinectica.iteso.mx/index.php/SINECTICA/es/article/view/1602

O´Gorman, E. (1958). La invención de América: investigación acerca de la estructura 
histórica del Nuevo Mundo y del sentido de su devenir. Fondo de Cultura Económica.

Rabasa, J. (2009).  De la invención de América. La historiografía española y la formación 
del eurocentrismo. Universidad Iberoamericana.

Staszak J. F. (2012). La construcción del imaginario occidental del allá y la fabricación 
exótica: el caso de los toi moko maorís. En A. Lindón y D. Hiernaux (Dirs.), Geografías 
de lo imaginario (pp. 179-210). Anthropos; Universidad Autónoma Metropolitana. 

Wade, P. (2009). Race and Ethnicity in Latin America. Pluto Press.

Wade, P. (2021). Racismos latinoamericanos desde una perspectiva global. Nueva 
Sociedad, (292). https://nuso.org/articulo/racismos-latinoamericanos-desde-una-
perspectiva-global/

Wieviorka, M. (1992). El Espacio del racismo. Paidós.

Nota: Declaro que ningún tipo de conflicto de intereses ha influido en la elaboración 
de este artículo. 


