
171

Hacia una comprensión crítica del discurso intolerante

Odio público. Uso y abuso del discurso intolerante

Corrado Fumagalli

 Grano de Sal, Ciudad de México, 2024

Cecilia Salomé Navia Antezana1

En un contexto de debilitamiento de la democracia, la polarización, los discursos de odio 
y la falta de tolerancia, parecen ocupar los espacios públicos e institucionales. Más que 
la argumentación y la construcción de consensos, nos encontramos en un terreno de 
lo innegociable, y por lo tanto, a negar toda posibilidad de reconocimiento del otro. La 
obra Odio público. Uso y abuso del discurso intolerante, de Corrado Fumagalli, filósofo 
político italiano, nos refiere a este problema. 

El tema del odio público puede ser abordado como un campo de investigación, pero 
para Fumagalli (2024) es relevante pensar en estrategias para enfrentarlo y fortalecer 
la democracia. El autor debate en torno al problema del discurso del odio, no sólo 
desde quien los produce, los emisores o como los nombra, los predicadores del odio, 
sino también, desde los destinatarios, sean estos intolerantes o aparentemente 
tolerantes, y desde lo que señala como el terreno común. Considerados como actos 
de habla, retomando a Austin (1962/1991), refiere que para que los discursos de odio 
público, como actos de habla, se produzcan, es necesario que existan condiciones o un 
“terreno intolerante común”  que permita su presencia, y, de este modo, se logre una 
comunicación exitosa. Al ubicar a estos discursos como una práctica común, es posible 
indagar acerca de la razones de la polarización de estos discursos en el campo político. 

1	 Universidad Pedagógica Nacional Sede Ajusco, Ciudad de México. Orcid: http://orcid.org/0000-0001-6721-8205, 
E-mail: cnavia@upn.mx

DOI: https://doi.org/10.35319/jcomsoc.2025211336 
Journal de Comunicación Social 13(21), 171-175, agosto-diciembre de 2025. ISSN impresa 2412-5733; ISSN online 2413-970x 



172

Hacia una comprensión crítica del discurso intolerante

En una revisión de las diferentes posiciones sobre los efectos de estos discursos, el 
autor Señala que se discute en torno a la incitación al odio (estímulo intenso que incita 
a actuar) y su difusión (propagación de ideas en un espacio geográfico). Encuentra 
que estas posiciones parecen preocuparse más en los efectos de estos discursos. Sin 
embargo, presenta un problema cuando se intenta distinguir de manera objetiva estos 
efectos, o en su caso, las sanciones que correspondan con los efectos perjudiciales, sea 
directos o indirectos, sobre las personas o grupos objetivo. Existe, señala, una dificultad 
para delimitarlos, observarlos y medirlos. Más bien se interesa en considerar que el 
discurso de odio no añade nuevas actitudes proposicionales, las que se encuentran 
presentes en el terreno común de nuestras sociedades, y por lo tanto, al expresarse, 
en su acción, lo que hace es revelar ese entorno en el sentido de que “hace visible lo 
que ya existe”, es decir, “saca a la luz un odio ya asimilado en la vida pública” (p. 71). 
Es decir, este discurso de odio anticipa, recupera, o toma lectura de las disposiciones 
presentes en los receptores, y en ese proceso se concreta una comunicación entre 
el hablante y los receptores (aun y cuándo estos sean intolerantes o aparentemente 
tolerantes).

Sin querer desestimar las concepciones legalistas, que intentan ofrecer respuestas 
desde el análisis de casos, desde los que se intenta distinguir acciones como la 
difamación propagación de discursos supremacistas, xenófobos y homófobos, 
el negacionismo, la incitación al delito, los que producen efectos nocivos sobre 
personas o grupos, o sin desdeñar una perspectiva más amplia centrada en una 
crítica del orden moral, el autor opta por asumir una postura distinta. Partiendo 
de una concepción política, propone la reflexión del fenómeno y su relación con 
la dimensión del poder. En ese sentido, más que el medio por el cual se difunden 
los discursos de odio, importa, señala, denunciar su producción para promover 
privilegios, opresiones e injusticias, es decir su contribución a la reproducción de las 
asimetrías del poder. Así, retomando sus palabras, el discurso del odio se trata de un 
“acto discursivo que, proferido por un individuo en posición de poder en el marco 
de una sociedad democrática liberal, pretende socavar públicamente el estatus de 
individuos o grupos ya de por sí frágiles” (p. 42). 

En el contexto de Bolivia se pueden referir como discursos de odio, las expresiones 
que rechazan, en el contexto actual a la Whipala, o a lo que ésta representa como 
símbolo de resistencia, reivindicación o lucha de los pueblos indígenas. La expresión “la 
Whipala no nos representa” da cuenta de un discurso intolerante, que a la par pugna 
por un retorno a una concepción de nación monocultural, donde los pueblos indígenas 
no tienen un lugar. La emergencia de este discurso intolerante, y su normalización en 
el espacio político y social, es posible en tanto se nutre y se conecta con concepciones 
racistas y discriminatorias presentes de forma implícita y explícita en la vida cotidiana 
del país. La forma incisiva en que se presenta en el espacio público, y en los predicadores 
del odio, basta ver las redes sociales, da cuenta de la intolerancia verbal presente en el 



173

Cecilia Salomé Navia AntezanaJournal de Comunicación Social, 13(21)

país, pero sobre todo su utilización como un recurso estratégico que afecta la calidad 
de la deliberación democrática. 

Por ello, y siguiendo a Fumagalli, el discurso de odio debe ser visto más que como un 
recurso retórico como una tecnología política que incide social y políticamente en la 
vida democrática y el reconocimiento o negación de los derechos de amplios sectores 
de la población. Es así que  este texto nos puede contribuir a comprender el éxito 
de campañas electorales sustentadas en este discurso, como ocurrió con el discurso 
antiinmigrantes en el país de origen del autor, Italia, o en los Estados Unidos. 

Por supuesto, el texto también nos ayuda a comprender los procesos electorales que 
favorecieron a Milei en Argentina, a Bolsonaro en Brasil, y por qué no, que jugaron un 
lugar en la campaña electoral de Bolivia. Estos discursos de odio, que cada vez más 
aumentan el tono y se diseminan en todo el continente, marcado por el racismo, la 
aporofobia y el rechazo a los inmigrantes,  niega o rechaza el estatus o condición de 
ciudadanía de las personas, o grupos de personas, produciendo efectos sociales y 
políticos preocupantes. Un ejemplo de ello es la reciente expresión de Kristi Noem, la 
Secretaría de Seguridad de EEUU, quien señaló en su cuenta de X: “Estoy recomendando 
una prohibición total de viajes a todos los malditos países que han estado inundando 
nuestra nación con asesinos, sanguijuelas y adictos a los derechos” (X, 1 de diciembre, 
2025). Con este y otros discursos, su presidente, como el de otros países, han alcanzado 
no sólo a ganar elecciones, sino también a generar condiciones para endurecer la 
negación de derechos, profundizar las desigualdades sociales, generando eco en los 
públicos receptores. 

En nuestro contexto latinoamericano, la polarización de los discursos presentes en 
los procesos electorales, preocupa no sólo porque logran colocar o reafirmar en el 
poder a posiciones ultra conservadoras, sino también, a diseminar estos discursos en 
diferentes posiciones, incluidas las críticas o menos conservadoras. El terreno político 
se juega en una batalla de discursos intolerantes de unos y otros, participando, como 
señala el autor, de un contexto comunicativo en el que se hace presente como práctica 
común. Nos encontramos entonces frente a un tipo de discurso que se incrusta en las 
agendas de muchos, no importa si se da desde discursos morales, o desde discursos 
que intentan legitimar o deslegitimar a unos u a otros en el  que múltiples actores 
forman parte de un juego tanto como productores de discurso, como receptores del 
mismo, participando en conjunto en la reproducción del entorno del odio.

El l debilitamiento de las democracias ocurre también en el marco del debilitamiento 
de las instituciones (Dubet, 2002/2006) y de las agendas políticas y económicas que 
se imponen por encima de los estados nacionales, o de su instituciones. En este 
marco, el discurso de odio entra también en escena en el marco de las relaciones 
internacionales o de posicionamientos en el campo político. Expresiones como: “Países 
de mierda” del presidente de los Estados Unidos (Schmidt, 2019), “Zurdo de mierda, te 



174

Hacia una comprensión crítica del discurso intolerante

puedo aplastar” (Clarín, 2021) o “No odiamos lo suficiente a los periodistas” (Tiempo 
Argentino, 2025), pronunciadas esta últimas por el presidente de Argentina, tienen 
cada vez más presencia en nuestro continente. Se trata de mensajes ofensivos contra 
los inmigrantes, o contra los opositores políticos, pero también tienen la intención, 
en el acto verbal, de degradar la condición humana de unos, sea inviduos, o países o 
grupos a los que representan. Esconde en el mensaje, una incitación a considerar a 
estos desde una condición de no ciudadana, por tanto, sin derechos. 

Se trata de discursos de odio en tanto promueven contextos de intolerancia, pero a 
la vez, de incitación a acciones. Estas expresiones, o van por encima de las leyes, si 
nos apegamos a la concepción legalista, o transgreden las normas morales, asumiendo 
una concepción desde el orden moral. Pero sobre todo, señala Fumagalli, esconden 
visiones de mundo o de la sociedad en las que se descartan, desechan o excluyen a los 
opositores, o en su caso, a sectores de la sociedad históricamente en desventaja, o con 
desventajas acumuladas, como puede ocurrir en países, como el de Bolivia, en el que 
en los últimos meses hemos podido escuchar o leer en redes, discursos que niegan la 
pluralidad y que exhacerban el racismo, que sigue reproduciéndose y reeditando.

Es importante acercarse a la lectura de esta obra, pues, también analiza diversos 
niveles de actuación recuperando el papel de las instituciones para mitigar el deterioro 
de la comunicación política. Entre ellas, señala acciones desde el campo educativo, 
orientadas a preparar a los ciudadanos para afrontar el desacuerdo, sea en el 
campo de la educación formal o informal, o la creación de programas para apoyar 
a los destinatarios en sus intentos de responder a los mensajes de odio. Otro nivel 
de actuación refiere a ofrecer oportunidades para conocer a personas con puntos de 
vista opuestas, recuperando el campo de la “esfera pública”. Ahí, por ejemplo, entra 
el tema de promover espacios de encuentro, plazas, parques, cafés, etc., o analizar las 
plataformas en línea, considerando su regulación. Pero también, y desde la postura de 
Fumagalli, recuperar el papel de los ciudadanos. Se pregunta “¿Otra vez con eso?. Pero 
afirma la importancia de que “los ciudadanos deben ser tratados siempre como los 
verdaderos dueños de nuestro propio destino” (p. 169), en tanto que podemos ampliar 
o cortar nuestra red de relaciones, decidir cómo queremos ser representados y elegir 
las palabras que queremos usar 

Para el caso latinoamericano, y nuestras realidades complejas, si bien compartimos en 
el ámbito global el poder de las transnacionales y del mundo financiero, que nos impone 
agendas o restricciones a nuestros países, también, valdrán preguntas nuevas,  diversas 
argumentaciones. Se trata entonces, de construir desde el Sur, nuevos planteamientos 
y caminos para romper el terreno intolerante en el que nos encontramos, donde el 
discurso del odio se alimenta, y sobre el cual hace eco, como ocurre por ejemplo, 
cuando el racismo naturalizado sigo ocupando un lugar en los discursos intolerantes, 
de odio y de negación de la condición pluricultural de la nación.



175

Cecilia Salomé Navia AntezanaJournal de Comunicación Social, 13(21)

Invito entonces a la lectura de este texto, para desde nuestro contexto repensar la 
comunicación política desde una lectura crítica que nos permita reflexionar sobre el 
debilitamiento de las democracias (y el fortalecimiento de las autocracias), y para 
denunciar las lógicas con las que opera la intolerancia en todas las esferas de nuestras 
sociedades. 

Referencias

Austin, J. (1991). Cómo hacer cosas con palabras: palabras y acciones (G. R. Carrió y E. 
A. Rabossi, Trad.; 4ª ed.). Paidós. (Obra original publicada en 1962)

Clarín (28 agosto, 2021). Javier Milei insultó a Horacio Rodríguez Larreta y lo amenazó: 
“Zurdo de mierda, te puedo aplastar”. Clarín. https://www.clarin.com/politica/
javier-milei-insulto-horacio-rodriguez-larreta-amenazo-zurdo-mierda-puedo-apla-
star-_0_rLUZy3FZq.html?fbclid=IwY2xjawOdZddleHRuA2FlbQIxMABicmlkETFsTH-
ZNWjFyT3FUV2xITk1Fc3J0YwZhcHBfaWQQMjIyMDM5MTc4ODIwMDg5MgABHi
UOvyEnixB7aymG_LDBCozUpmCnIswb_SaUf1qNSg5WC0_LCtBDIyebF_DJ_aem_
KuayKCaq3ADta1iqxXKazg

Dubet, F. (2006). El declive de la institución. Profesiones, sujetos e individuos ante la 
reforma del Estado (L. Padilla, Trad.). Gedisa. (Obra originalmente publicada en 
2002)

Schmidt, A. (2019). Exclusión: la política migratoria de Donald Trump. Argumentos, 
32(9), 97-123. https://casadelibrosabiertos.uam.mx/contenido/contenido/
Libroelectronico/argumentos90.pdf

Tiempo Argentino (15 mayo, 2025). Milei, entre el odio a la información y el 
discurso nazi. Tiempo Argentino. https://www.tiempoar.com.ar/ta_article/
milei-nformacion-nazi/


